Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

REGARD VERS LE ROYAUME DES CIEUX
Email : rvrc2017@yandex.com

Web : www.rvrc-17.webself.net
Enseignement — N° RVRC 2017-08

« DANS LE CALENDRIER DIVIN » |

REFERENCE BIBLIQUE : ECCLESIASTE 3 : 1

" ""v.

« 11y a un temps pour tout, un temps pour toute chose sous les cieux »

Du latin “ calendarium “, le mot “ calendrier “ désigne le livre ou le
tableau qui contient la suite des mois, des jours de I’année (selon le
Wiktionnaire). La notion de CALENDRIER renvoie donc au Temps.

Et dans notre contexte, parlant du Calendrier Divin, cela traduit I'idée de
la gestion, la construction, la répartition du temps par Dieu. Le calendrier
divin s’accomplit toujours avec sa volonté et sa maniere.

Le Temps a été crée par Dieu (Genése 1 :1). En plus d’étre au-dessus du
temps, Dieu geére et controle le temps (voir Psaumes 90 : 4 ; 2 Pierre 3:
8,; Psaumes 31:15; Daniel 2:21). De méme, il existe un calendrier
divin. Ce calendrier joue un role dans I'existence et la vie humaine : « Il y
a un temps pour tout et un temps pour toute chose sous les cieux ». -
Ecclésiaste 3 : 1. Cela traduit I'idée en partie que le hasard n’existe pas...
Du coup, I'existence de 'homme suit son cours dans le temps. Et le
temps a ses lois et principes qui touchent la vie et 'existence humaine.

Et si nous voulons comprendre donc la vie, il est donc judicieux
d’étudier les principes du calendrier de Dieu relatifs aux évenements de
la vie, aux étapes de la vie humaine tels que soulignés dans le passage de
Ecclésiaste 3 :1 -8 dont nous avons étudié verset par verset.

(NB : Nous avons utilisé Version Parole de Vie pour Ecclésiaste 3 : 1-8)

[1]


http://www.rvrc-17.webself.net/

Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

I - LES PRINCIPES DE LA VIE DANS LE CALENDRIER DIVIN.

« Dans ce monde, il y a un temps pour tout et un temps pour chaque
chose » Ecclésiaste 3 : 1 (Version Parole de Vie).

Indices : 'abréviation V = verset ; le numéro qui suit désigne le n° du verset

du Chapitre 3 du Livre d’Ecclésiaste dont nous parcourons verset par verset.

1) - Il v a un temps pour naitre et un temps pour mourir (V.2)

Celui qui est déja né doit s’attendre a mourir un jour [et cela jusqu’a la
fin du monde marqué par ’avenement de Jésus-Christ]. De méme que
nul ne savait quand et ou il allait naitre ; Nul ne sert quand il mourra.
Mais nous sommes tous stir d'une chose que la mort est un rendez-vous,
un passage obligé pour les mortels [a titre d’exception, comme ce fut le
cas d'Henoc (voir Genése 3 : 24) dont Dieu ait décidé autrement].

En effet, cela nous aide a comprendre que chaque chose a un début et
une fin. Chaque vie humaine est inscrite dans le temps, et surtout dans
un temps bien précis. On nait au temps voulu par Dieu, et on meurt
également au temps voulu par Dieu. Par 1, nous comprenons que nous
sommes des étres mortels, limités dans le temps et dans I'espace. Aucun
n’étre humain n’est né immortel. Celui qui prolonge ou qui a le pouvoir,
le monopole de prolonger la vie d'un étre humain, c’est Dieu seul.

Dans le calendrier de Dieu, depuis le péché est entré dans la race
humaine : ce principe de la vie : “le naitre et le mourir” a pris place
dans I’humanité. Et ce principe s’étend méme sur tous les étres vivants et
non-vivants de ce monde.

Le principe “’du naitre et du mourir” a une influence sur toute l'activité
humaine et son entourage. Rien de ce qui se passe sur cette terre
n’échappe a ce principe. Seulement qu’il s’applique sous diverses formes
et circonstances selon le cadre de la vie.

[2]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08
Dans les principes suivants, nous y comprendrons mieux.

2) - Un temps pour planter et un temps pour arracher les plantes.(V.2)

Ici, c’est le principe de “’1a semence et de la récolte”.

Pour pouvoir récolter, il faut semer. Et quand on seme, il faut s’attendre
a récolter. C'est une loi aussi de la nature. Dans la vie aussi, il faut
s’attendre a récolter ce qu’on a semé. La vie nous redonne que ce que
nous lui avons confié. Et le résultat de ce qu’il va nous donner dépend
du temps mis, des circonstances et des conditions réunies dans 'attente
de I'acquisition ou de I'obtention du résultat de ce que nous semons dans
notre vie.

Un exemple, si je plante des grains de mais, il me faut attendre 3 mois
pour espérer récolter le mais. Mais logiquement, la forme, la qualité du
mais dépendent de la maniére dont j’ai semé, du lieu ou j’ai semé, des
circonstances et de la saison dans lesquelles j'ai semé, de I'entretien et du
suivi de la semence. Toute semence obéit aussi a des lois de la nature.

Ce principe ”’ de la semence et de la récolte ', touche la vie de chaque
homme : ses actions, ses idées, ses convictions, ses ceuvres. En effet,
chaque acte que nous posons doit étre vu comme une semence. C’est
pourquoi, nous devons nous attendre aux conséquences de chacun de
nos actes. D’ou1 la Bible dit dans Galates 6 : 7 « Ne vous y trompez pas :
on ne se moque pas de Dieu. Ce qu'un homme aura semé, il la
moissonnera aussi. » (Version Louis Segond).

Méme le principe de “la semence et de la récolte” dépend du calendrier
de Dieu. Il faut savoir donc quand semer pour récolter. Car il y a un
temps pour toute chose.

Il y va de notre intérét de nous poser ces questions avant toute semence,
ou avant tout acte : est-ce que c’est le moment de semer, ou est-ce le
moment de poser tel ou tel acte ? Comment dois-je poser cet acte ? Dans
quelles circonstances dois-je semer ou poser tel acte ? etc.

Il y est important aussi de nous poser ces questions avant toute récolte

[3]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

ou récompense ou résultat a obtenir : Comment et Quand dois-je récolter
ou acquérir ou profiter de ce que j'ai semé ?

Car on ne seme pas au hasard. Il faut savoir semer aussi. On ne récolte
pas aussi au hasard. Toutefois, il faut savoir récolter aussi, a la maniere
et au temps convenable, selon la volonté de Dieu.

Nombreux sont des personnes qui sément et récoltent en moins de leur
attente. Par contre d’autres sement bien et récoltent mal. Il serait
préférable pour eux de voir le COMMENT et le QUAND surtout de
semer et récolter.

Mais Dieu met en garde, ceux qui récoltent par la fraude ou la ruse sans
avoir semé [s’agissant des voleurs, des fraudeurs...] | Car un bien mal
acquis ne profite jamais. D"un certain point de vue humain, on peut
penser que ce genre de personnes jouissent parfaitement et
convenablement de ce qu’ils ont dérobé ou profité par le biais des actes
illicites, mais ce n’est réellement le cas. Soyons-en str.

Celui qui séme selon le calendrier de Dieu, c’est-a-dire, selon le temps, la
maniere et la volonté de Dieu, récoltera aussi selon le temps, la maniere
et la volonté de Dieu. Et il peut se dit bienheureux ! Car toute semence
ou acte est d’abord spirituel avant d’étre physique. Et les résultats
spirituels déterminent les résultats physiques. C'est pourquoi, il nous
faut considérer toute chose sur le plan spirituel d’abord avant de s’y
mettre ou de s’y lancer !

Lisons quelques déclarations bibliques a ce sujet dans Esaie 32 : 20 ;
Jérémie 4 : 3 ; Osée 10 : 12.

3) -1l y a un temps pour tuer et un temps pour guérir.(V.3)

C’est “le principe de la santé”.

Depuis le péché d’Adam et Eve, notre santé a connu de bouleversements
(maladies, infections, maux etc.). La santé humaine a perdu sa stabilité.
Et d’autre part, ce principe de la santé est lié directement au principe
fondamental “’ du naitre et du mourir”’.

[4]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

Plus nous avangons en age, plus nos tissus et nos organes perdent leur
vigueur. La maniere dont nous usons de nos organes et de notre corps
entier influence notre santé.

Généralement, c’est le mauvais usage de nos organes ou les mauvaises
habitudes auxquelles nous nous adonnons qui nous donnent des
maladies, des cancers, des infections, et des maux.

Cette maladresse tue la santé humaine. Alors pour s’en débarrasser de la
mauvaise influence de nos conduites sanitaires (hygiéniques, physiques,
alimentaires...) intempérées, le corps humain réagit et c’est ce que nous
appelons : la maladie - le « mal qui dit ».

Notons qu’il y a un temps pour “tuer”’, c’est-a-dire dépenser des
énergies, dégager des forces, mettre en activité nos facultés. Mais
prenons garde de ne pas le faire a mauvais escient ou d’en abuser. Etil y
a aussi un temps pour “guérir”’ c’est-a-dire, nous reposer, pour
récupérer des forces, de la vigueur et de la vitalité, et relaxer un peu.
Autant de fois que notre organisme a besoin d’étre en activité, autant de
fois il a aussi besoin de se reposer.

Quand nous prenons le temps de détruire notre organisme, sachons qu’il
nous faudra du temps pour retrouver la guérison de notre organisme. 11
nous faut du temps pour dépenser de I'énergie (“tuer”), il nous faut
aussi du temps pour retrouver la vitalité et la vigueur (" guérir’”’). Cela
fait partie des lois de la nature.

”Ce principe de la santé” doit donc étre équilibré. De méme que passer
assez de temps a trop travailler est nuisible pour la santé ; autant rester
inactif ou dans 'oisiveté est nuisible pour la santé. Sachant que tout
excés ou obsession nuire.

Nous sommes donc interpellés a savoir utiliser nos facultés, nos forces,
nos capacités etc au temps favorable, selon la maniere et la volonté de
Dieu. Afin qu’elles soient vitalisés, rafraichir au temps convenable aussi
selon la maniere et la volonté de Dieu. C’est la notre intérét en vue de
notre santé.

A ce stade, Le Seigneur nous fait appel a pratiquer la tempérance.

[5]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

Tout I'organisme humain obéit a “’ce principe de la santé” qui en réalité
fait partie des lois de la nature auxquelles I'organisme humain est appelé
a se plier.

L’étre humain est un étre limité : nos forces, nos facultés, nos capacités
ont tous des limites. Et il y va de notre santé de ne pas les surpasser au
risque de périr.

Malheureusement, c’est dommage dans la société, nous voyons des
hommes qui travaillent comme des machines, abusant d’eux-mémes et
surtout ne songeant pas au repos pour une cause matérialiste (I'argent).
Comme le dit un adage, « I'argent est bon, mais la santé est meilleure ».
Car a quoi sert d’avoir I'argent et de manquer de la santé.

La santé est primordiale dans la vie d'un étre humain. Oui, au travail et a
I"'usage de nos organismes, mais Non aux abus pour des raisons de
cupidité ou malsaines.

Dieu ne laissera impuni ceux qui abusent d’eux-mémes en détruisant
ainsi leurs corps et leurs esprits qui ont été rachetés par un sang
précieux. Notre corps est le temple de Dieu et il nous incombe de
prendre soin de nos corps pour la gloire de Dieu en respectant les
principes divins liés a la santé et a la guérison tant dans le manger, le
boire, et dans la maniére de vivre en général.

4) - Un temps pour démolir et un temps pour construire.(V.3)

Ici, c’est le principe du fait de “repenser et construire”.

Le terme démolir indique le fait d’abattre, de recommencer, de refaire
une action, une activité, une vision etc. Il arrive dans la vie dans un étre
humain, ot il doit savoir marquer une pause pour peser, faire le bilan de
ses actions, de ses voies, de ses idéologies etc. Et surtout de sa vie en
général. C'est le sens de “démolir * que nous lui donnons.

En toute chose, a un moment donné, il est nécessaire pour I’homme de
marquer une pause : dans le but d"une évaluation dans tous les
domaines de sa vie.

La Bible nous interpelle en ces termes : « Maintenant, je vous le

[6]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

demande, moi, le Seigneur de 'univers, réfléchissez a ce que vous faites. »
- Aggée 1:5 (Version Parole de Vie). Car « a tes résolutions répondra le
succes ; sur tes sentiers brillera la lumiere. » (Job 22 : 28, version Louis S)

Nous devons donc avoir du temps pour réfléchir sur les résultats de nos
actes, nos activités, nos choix, nos décisions, nos voies, nos conceptions...
En un mot, il y a un temps pour faire un auto-examen, ou une auto-
évaluation. C'est la le sens de I'expression, il y a un temps pour
“démolir”. Etle but de ce temps, est de permettre de mieux nous
orienter, nous organiser afin de mieux marcher ou de savoir s’y
apprendre en s’améliorant.

En méme temps, il y a un temps pour “construire’”’. Oui, un temps pour
passer a l’acte apres I'auto-examen, ou I’auto-évaluation, ou la réflexion
(le bilan, I'analyse). Oui, c’est le temps d’entreprendre, de corriger les
erreurs du passé, de se remettre dans la course et dans le cours de la vie
apres la pause (qui nous a permis de réfléchir, de repenser sur un
domaine de notre vie ou sur notre vie en général). C’est la phase du
renouveau, du nouveau départ.

En toute chose, il y a un temps et une maniere favorable de faire une
autocritique, ou une auto-évaluation, ou un auto-examen sur un
domaine de notre vie ou sur notre conduite. La meilleure manieére et le
meilleur moment d’y faire, c’est selon le temps, la maniere, la volonté
divine et les principes pronés par la Bible. Sans oublier, 1’assistance de
Dieu qui s’obtient par la priere et sous la conduite de 1"Esprit Saint.
Tout bilan d'une vie ou d"une activité, ou d'une entreprise doit se fait
sur le plan spirituel et selon les principes de Dieu.

En effet, Nous pouvons mieux mener un bilan, puis en tirer de bonnes
lecons et prendre de bonnes initiatives, puis manquer dans la
construction, c’est-a-dire dans le renouveau, le relancement, la reprise
etc. Disons dans la mise en pratiques des résolutions que nous avons
adoptés lors de notre bilan. Par contraste, celui qui fait un mauvais bilan
doit s’attendre aux mémes résultats précédant le bilan.

[7]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

Nous sommes appelés a comprendre que “’ ce principe du bilan et de
la construction ” ou “ du repenser et du construire “’ ou encore ” du
démolir et du construire ”’ s’inscrit dans les lois de la nature et de la vie.
Et par conséquent, ce principe ne peut étre avantageux que lorsqu’il
s’applique selon la maniere, le temps, et la volonté de Dieu.

Lisons les passages suivants : Proverbes 3 : 6 ; Jérémie 6 : 16 ; Esaie 30:
1; Luc9:51.

5) - Il v a un temps pour pleurer et un temps pour rire, un temps pour

les chants de deuil et un temps pour les danses joyeuses.(V.4)

Nous abordons le sujet du “principe de la peine et de la joie” .

L’expression “de la peine et du chant de deuil”’, raméne a la souffrance, aux
durs labeurs, aux difficultés liés a la vie humaine. Dans la vie d'un
homme, il arrive un temps ot tout semble se compliquer et s’appesantir
sur lui. En tant qu'un étre humain, il faut s’attendre a endurer des peines
peu importe la forme et le contenu de la peine.

Quand vient le temps de la peine, il arrive méme que nous perdons la
foi, 'espoir et le courage. Nous semblons étre envahis par la dépression,
I'angoisse, I'anxiété. C’est le moment ot nous avons besoin de rentrer en
nous-mémes, de nous sonder et surtout dans ces moments difficiles,
nous avons besoin du soutien d’autrui. C'est la que nous prenons
conscience de notre faiblesse, notre petitesse.

Cela nous fait comprendre que nous ne sommes rien, sans force, limité
dans le temps et dans I'espace, que nous avons besoin d"une force
extérieure et divine : Dieu. C'est le moment idéal ou I’homme ressent
’existence de Dieu. Cela fait partie de la vie humaine.

Par contre, c’est 1'occasion pour les personnes faibles d’esprit de renier
Dieu ou de nier son existence, en maudissant Dieu. Et cela, ce n’est pas la
meilleure réaction.

[8]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

L’expression “de la joie et des danses joyeuses’” désigne le bonheur, la paix,
la joie de vivre, I'épanouissement. Cela fait partie aussi de la vie
humaine. Il y a un temps ot nous sommes heureux de vivre, ou nous
remercions Dieu de nous avoir donné la vie, ou nous nous éclatons,
nous manifestons de la joie de vivre : tout semble aller bien pour nous.
C’est le moment ot nous goutons a la joie de vivre.

Et c’est la que nous devons imaginer comment serait alors la vie au ciel :
dans une vie sans pleurs, sans difficultés, sans peine, sans lamentations.
C’est un avant-gott de la vie a venir, de la félicité, du bonheur, de la joie,
de la paix et du bien-étre qui attendent ceux qui vivront au ciel pour
I’éternité.

C’est la que I'’homme semble étre reconnaissant envers Dieu en faisant
les éloges de Dieu. Nous bénissons Dieu, reconnaissons ses bienfaits
dans notre vie.

Cependant, pour certains, c’est le moment de se glorifier eux-mémes, de
ravir la gloire et le mérite qui doit étre rendus a Dieu. Ils se remplissent
d’orgueil, de fierté et pensent qu’ils y ont acquérir cela par leurs propres
mérites.

D’autres, a leur tour, ils oublient Dieu et se livrent a des manifestations
de joies débordantes leur conduisant a I’extréme luxure, aux folies
mondaines. Agir ainsi, aussi, c’est déshonorer Dieu.

Quand s’applique le principe de la peine et de la joie dans notre vie, le
Seigneur nous interpelle en ces phrases : « Au jour du bonheur, jouis du
bonheur, et au jour du malheur, réfléchis, car Dieu a fait I'un comme
I'autre, afin que I’homme ne puisse rien deviner de son avenir. » -
Ecclésiaste 7 : 14 (Version Bible du Semeur).

C’est pourquoi dans la peine, comme dans la joie, cherchons la volonté
de Dieu et restons fideles a lui. Il est celui qui change les temps et les
circonstances (Daniel 2 : 21).

Lisons les passages suivants : Proverbes 30:8 -9 ;Job 2:10; Job 30: 26 ;
Proverbes 17 : 5 ; Proverbes 28 : 14 .

[9]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

6) - Il v a un temps pour lancer des pierres et un temps pour les

ramasser. (V.5)

C’est le principe ”’ de 1’essai et de I’observation de 'essai ”’.

Dans la vie d"'un homme, il arrive parfois, ot il doit chercher a tout
essayer, a mettre la main partout pour voir ot il y a aura une bonne
réponse. C'est le moment de ”’ I'essai . C’est a ce moment que I'on a
tendance a dit : * On ne sait jamais !", * Il faut toucher a tout ce que la
main peut faire ‘, “ Qui sait d’ou le sourire viendra ? *

C’est une période o1 nous ressentons le besoin de faire quelque chose,
mais nous ne savons pas quoi exactement, alors on procede a des essais.
C’est 1a le sens de l'expression de ' I'essai ou de la tentative *'.

Par exemple, pour ceux qui sont en quéte d’emploi, ils s’exercent a faire
des demandes d’emploi dans divers lieux. Pour ceux qui veulent se
lancer dans un commerce ou un business, ne sachant par quoi
commencer et ou s'investir directement, ils essaient de toucher a tout.
C’est ce que nous désignons par le temps du “lancer des pierres”.

L’expression ' I'observation de l’essai ”’ ou *’ I'observation de la tentative *’
indique le fait que nous attendons le retour de nos démarches, de nos
demandes, de nos initiatives. En occurrence, du cas de quelqu’un qui est
en quéte d’emploij, il reste dans 'attente d"une suite qu’il souhaite
favorable. Donc il reste a I"écoute.

Par contre, s’agissant de celui qui est se lance dans le business par un
essai, il observe les premiers résultats de sa tentative afin de les évaluer
pour savoir si elle est favorable ou pas pour s’engager ou pas.

Concernant, ' ce principe de l'essai, la tentative et de |’observation ”” nous
sommes appelés a ne pas le faire cela sans la volonté de Dieu, il faut le
consulter afin qu’ils puissent nous orienter. Car si nous langons des
pierres au moment favorable, il est stir que nous allons les ramasser au
moment favorable évidemment. Rien ne doit se faire au hasard. C’est
pourquoi que ce soit a la phase de la tentative ou a la phase de

[10]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

'observation de I'essai : il nous faut se laisser guider par Dieu afin que sa
manieére, son temps et sa volonté puissent s’accomplir en notre faveur
dans la pratique de ce principe-ci.

7) - un temps pour embrasser, et un temps pour s’éloigner des

embrassements.(V.5).

L’embrassement, selon le Dictionnaire, c’est 1'action d’embrasser qui
signifie : serrer, étreindre ou encore presser avec les deux bras. Cela
traduire ici, dans notre contexte, le terme de tenir ferme ou de s’attacher
fermement a une idée ou a une chose. Il y a également un temps pour
embrasser et un temps pour s’éloigner des embrassements.

C’est le principe ” de l'engagement - de la temporisation ou du
désengagement. ”’

Dans la vie d"'un homme, il y a un temps ou il est dévoué, engagé dans
une activité ou dans une voie. C'est le temps ** de I'engagement ”. C'est a
cette période ou nous sommes plus que motivés et déterminés soit dans
une activité, ou une voie, ou une pensée. Cela peut se traduit par un zele,
une ardeur, un engouement pour une personne ou pour une chose.
Mais a ce stade, il faut savoir aussi s’y engager, s’engouer.

Il n’est pas mauvais de se donner corps et ame a une chose ou dans une
relation. Mais ce qui peut —-étre mauvais, c’est a qui ou a quoi nous nous
adonnons corps et ame ? Pour qui ou pour quoi sommes-nous zélés ?
Dans quoi sommes-nous engouer ? La se situe la question.

Et a4 ce niveau, le seul Etre qui mérite notre zele, notre ardeur, notre
engouement : ¢’est notre Créateur. Comme le démontre le livre de
Deutéronome 6 : 4 en ces termes : « Ecoute, Israél ! L’Eternel, notre Dieu,
est le seul Eternel. Tu aimeras ’Eternel, ton Dieu, de tout ton ceeur, de
toute ton dme et de toute ta force. »

Pour ce qui concerne I’amour que nous devons avoir pour notre
prochain, cet amour doit porter sur Dieu d’abord. Car aimer un étre
humain ou une créature de Dieu plus que le Créateur, I'Eternel Dieu,
c’est une idolatrie. Or l'idolatrie est condamnée par Dieu.

[11]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

Nous devons aussi aimer les choses (les affaires, I’ceuvre) de Dieu.
Comme le conseille 1a Bible en ces termes : « ... Cherchez les choses qui
sont en haut, out Christ est assis a la droite de Dieu. Affectionnez-vous
aux choses qui sont en haut, et non a celles qui sont sur la terre. » -
Colossiens 3 : 1-2 (Version Ostervald). C'est a ces choses auxquelles nous
sommes appelés a avoir du zele et a nous en attacher ardemment.

En ce qui concerne I'expression de “’la temporisation ou le désengagement”’,
il s’applique a des contextes.

Quand il s’agit de 'amour de Dieu et les choses de Dieu, il est sans
limite, il n’existe pas de temps pour se désengager ou pour temporiser.
Cependant, quand nous menons une activité spirituelle, I'ceuvre de
Dieu, il est bien souvent de temporiser et non de se désengager. Souvent,
il nous faut marquer une pause temporaire pour évaluer nos efforts, nos
entreprises et leurs retombées et surtout passer du temps a réfléchir est-
ce que je suis réellement toujours dans la vision du Seigneur, est-ce que
je ne suis pas sorti du cadre, est-ce que je ne suis pas entrain de faire
fausse route, est-ce que je n’ai pas abusé négativement de mon zéle...
Cette temporisation est nécessaire. Car elle nous permet de réorienter
notre zele et surtout de la rendre plus efficace. Car il arrive souvent que
nous pensons bien faire (dans la forme) - Or (dans le fond) nous
sommes entrain de faire fausse route soit des le début, ou pendant, ou
vers la fin.

Ce principe aussi de temporisation prend sa source ot il y a des
moments oll nous sentons baisser notre zele, notre engagement pour
Dieu ou pour son ceuvre. Oui, cela peut arriver. Comme on peut
I"entendre par exemple dans la bouche du Sage en ces termes : « Car sept
fois le juste tombe, et il se reléve... » - Proverbes 24 :16 .

Le Juste, c’est-a-dire, I'enfant de Dieu peut passer par un temps de
temporisation, mais pas d’abandon. Comme il est dit : « N’abandonnez
donc pas votre assurance, a laquelle est attachée une grande
rémunération. Car vous avez besoin de persévérance, afin qu’aprés avoir
accompli la volonté de Dieu, vous obteniez ce qui vous est promis...

[12]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

Nous ne sommes pas de ceux de ceux qui se retirent pour se perde, mais
de ceux qui ont la foi pour sauver leur dme. » -Hébreux 10 : 35-36, 39.

Mais pour ce qui est de I’expression du désengagement. Comme il a eu
un temps oll nous nous sommes engagés dans de mauvaises voies, ou
nous nous sommes affectionnés aux choses du monde - soit par
ignorance -le Seigneur permet un temps de rachat.

Oui, c'est le temps du désengagement, la période ou nous sentons le
besoin et la nécessité ferme de renoncer a notre mauvaise vie, a notre
mauvaise voie. C'est synonyme du temps de la repentance et du retour a
Dieu.

Dieu donne toujours le temps a chaque étre humain sur cette terre de
prendre conscience de sa mauvaise voie ou de sa misere spirituelle car
son souhait est que nous soyons sauvés et que nous soyons heureux ;
chose possible qu’en faisant sa volonté et en restant attachés a ce qui
concerne son ceuvre et son intérét.

Mais lorsque nous demeurons insensibles et indifférents a son appel,
nous risquons l'endurcissement du coeur qui conduit a I’'entétement puis
a l’égarement.

C’est a nous de savoir profiter du temps de I'engagement/du
dévouement, tout comme de celui de la temporisation, ou encore du
désengagement : et cela ne se réalise qu’en la volonté de Dieu, selon son
temps et sa maniere.

Lisons les passages suivants : Jean 9 : 4 ; Esaie 55:6; Hébreux 10: 38 ;
Luc22:32; Joél2:12; Malachie 3:7; Zachariel: 3.

8)- Il v a un temps pour chercher et un temps pour perdre.(V.6)

C’est le principe “ du gain et de la perte “.

Il y a un temps ot tout nous sourit ; ou tout semble aller sur de bonnes
roulettes ; ou toutes les portes s’ouvrent pour nous ; ou tout nous
réussit ; ou toutes les opportunités viennent a nous.

[13]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

Cette période est liée a la période de la joie. Cette période est favorable,
lorsqu’elle s’inscrit selon le temps, la volonté et la maniere de Dieu.

Quand vient le temps “’du gain ou de prospérité ”, 1l faut prendre garde a
ne pas se laisser dominer par 'amour des biens, et 'orgueil. Au
contraire, voici ce qui doit étre notre attitude : « (10) Lorsque tu mangeras
et te rassasieras, tu béniras I'Eternel, ton Dieu... (11) Garde-toi d’oublier
I'Eternel, ton Dieu, au point de ne pas observer ses commandements, ses
ordonnances et ses lois... (12) Lorsque tu mangeras et te rassasieras,
lorsque tu bdtiras et habiteras de belles maisons, (13) lorsque tu verras
multiplier ton gros et ton menu bétail, s’augmenter ton argent et ton or,
et s’accroitre tout ce qui est a toi, (14) prends garde que ton ceeur ne
s’enfle, et que tu n’oublies I'Eternel, ton Dieu... (17) Garde-toi de dire en
ton cceur : ma force et la puissance de ma main m’ont acquis ces
richesses. (18) Souviens-toi de I'Eternel, ton Dieu, car c’est lui qui te
donnera de la force pour les acquérir... (19) Si tu oublies I'Eternel, ton
Dieu, et que tu ailles apres d’autres dieux, si tu les sers et prosternes
devant eux, je vous déclare formellement aujourd’hui que vous périrez...
(20), parce que vous n’aurez point écouté la voix de I’Eternel, votre

Dieu. » - Deutéronome 8.

Etre prospére n’est pas mauvais en soi, mais c’est 'usage que nous
faisons de notre prospérité qui risque d’étre mauvais : lorsqu’elle nous
conduit a 'orgueil, a la cupidité, a I'égoisme, a la vanité. Quand on est
prospere, on doit I’étre pour Dieu et pour notre prochain. La vraie
prospérité doit nous rapprocher de Dieu et nous faire prendre conscience
que c’est Dieu qui nous bénit et non que c’est le fruit de nos efforts
personnels.

Le Diable de nos jours tient beaucoup de personnes dans la cupidité, la
facilité, la corruption, 'abondance illicite en les faisant miroiter un
semblant de prospérité. Et ainsi, ils prennent leurs richesses, leurs biens,
leur argent pour leur dieu. Ils ne manquent pas d’user de cet argent a des
fins mondains : les plaisirs de ce monde, I'exces dans le luxe et a investir

[14]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

dans des choses qui ruinent leur vie et perdent leur ame.

Ce genre de prospérité ne vient pas de Dieu. Dieu ne bénit pas 'homme
en vue de I'égarer. Jamais ! Au contraire, quand Dieu nous rendant
prosperes, c’est pour faire de nous des canaux de bénédictions pour les
autres et nous oriente a user nos trésors pour notre bien-étre moral,
spirituel, social en accord avec ses principes... Dieu ne donne pas la
prospérité pour égarer ses enfants.

Gardons-nous de ne pas étre aussi obsédé par 'idée de I'enrichissement.
La vraie et sainte richesse vient de Dieu. N’est-il pas écrit que ”’ l'or et
I'argent I'appartiennent ”’ (Aggée 2 : 8). N'est-il pas “’ le souhait de Dieu
que nous soyons prosperes a tous égards comme prospeéres l'état de nos
ames "’ ? (3 Jean 2).

Cependant, considérons cet avertissement : « Mais ceux qui veulent
s’enrichir tombent dans la tentation, dans le diable, et dans beaucoup de
désirs insensés et pernicieux qui plongent les hommes dans la ruine et la
perdition. Car 'amour de ’argent est une racine de tous les maux ; et
quelques-uns, en étant possédés, se sont égarés loin de la foi, et se sont
jetés eux-mémes dans bien de tourments. » - 1 Timothée 6 : 9-10.

De méme qu’il y a un temps pour la prospérité, il y a aussi un temps
pour la perte. Oui, dans la vie de 'homme, il y a des fois ott nous
perdons quelques choses, nos biens : “le temps de la perte ”. C'est la
période, ou tout semble nous lacher, ot rien ne nous réussit, ot nos
revenus baissent, olt nos activités ne fonctionnent pas comme il le faut ;
ou il nous est difficile d"atteindre nos objectifs financiers ; ot nos
ambitions semblent se heurter a I’échec ; ou certaines portes semblent se
fermer a notre égard ; ol nous réalisons des pertes...

Cette période logiquement doit nous conduire au temps de la
temporisation ou a celui du bilan, de la réflexion profonde.

Cela doit nous ramener a Dieu comme on I'a dit, et non nous conduire
au désespoir, au découragement. C'est la période ot les plus faibles
pensent au suicide ou renient I'existence de Dieu, ou méme empruntent
des chemins tortueux, illicites qui ne font qu’empirer leur cas et
finalement mettent en danger leur vie.

[15]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

Quand vient la perte, il faut demeurer dans le temps et la volonté de
Dieu. Dans ces moments de perte, le diable use de cela pour créer en
nous la culpabilité, I'idée de maudire Dieu [comme ce fut le cas pour Job,
ou sa femme lui demanda de maudire Dieu : voir Job 2 : 9 ]. Satan use de
ces moments de faiblesse pour nous pousser a remettre en cause la
justice, la bonté, la fidélité, la miséricorde de Dieu afin de nous
déstabiliser.

Lisons les passages suivants : 2 Corinthiens 9 : 8 ; Philippiens 4:12; 1
Timothée 6 : 17 ; Deutéronome 28 ; Job 20:4 - 29 ; Psaumes 37 : 16 ;
Psaumes 66 : 12 ; Proverbes 3 : 9-10 ; Proverbes 15:6; Proverbes21:5;
Proverbes 30 : 7-9 ; Ezéchiel 16 : 49 ; Malachie 3 : 10 - 11.

9)- Un temps pour garder et un temps pour jeter. (V.6)

C’est le principe “ de la conservation et du débarras “.
Ce principe s’applique a nos acquis, a nos biens, a nos habitudes et a nos
idéologies etc. : soit nous les conservons ou les délaissons.

Dans la vie d"'un homme, il arrive un temps ot il est bien de conserver
ses bonnes habitudes, ses acquis, ses biens et ses idéologies saines. C’est
la période de “la conviction et de la confiance en soi”’. C'est la que nous
cherchons a aller plus loin ; a vouloir imposer nos convictions aux autres,
ce qui n’est pas trop conseillé d’ailleurs.

Quand ce moment vient, il nous faut soumettre nos acquis, nos
habitudes, nos biens et nos idéologies a I'influence de I'Esprit-Saint pour
éviter de commettre des erreurs. Il faut donc que nos convictions se
développent selon la volonté, le temps et la maniere de Dieu.

Car, nous risquons pendant cette période de tomber dans 'exces de
confiance, dans la contemplation de notre moi ; détronant ainsi Dieu de
notre cceur et dans notre esprit et nous marchons selon la chair humaine,
I"apparence, la pensée mondaine et la vanité. Relevant de I'imperfection
humaine, il est dangereux de prendre I’homme pour appui ou soi-méme
pour appui. C'est 1a le piege dans lequel Satan s’efforce a conduire

[16]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

I’homme quand vient le moment de la conviction, du savoir conserver.

I faut aussi s’attendre a s’en débarrasser. Mais de quoi ? Des idées
erronées, des voies trompeuses, des convictions malsaines, des acquis
qui nuisent a notre bien-étre, a des habitudes contraires aux principes
divins. C'est la le sens du “"temps du débarras”.

Lorsque nous sentons ou réalisons que nous avons des habitudes, des
idéologies, des acquis, des compagnies ou des liaisons ou des relations
qui ne nous rapprochent pas de I'idéal [d'une vie harmonieuse et dans
notre relation avec Dieu] etc. : la seule chose a faire c’est de s’en
débarrasser de cela.

Et pour mieux s’en débarrasser, il faut tenir compte de la volonté,
|’assistance, la maniere et le temps de Dieu. Car n’oublions pas la
faiblesse humaine.

Souvent il arrive que nous nous en débarrassions ou délaissions tres mal
certaines choses qui finissent par nous rattraper tot ou tard et nous
causent de plus tranchants ennuis.

Il est plus facile de s’attacher a une chose, mais il encore plus difficile
d’en délaisser ou de s’en débarrasser. Sachons aussi que tout est permis,
mais tout n’est pas utile. De méme qu’il est avantageux de s’attacher ou
de conserver certains acquis, habitudes, idéologies, relations [a ceux qui
nous rapprochent de Dieu et nous donne un mode de vie glorifiant
Dieu], il en est de méme de savoir délaisser ou s’en débarrasser de
certains acquis, habitudes, idéologies [ceux qui nuisent a notre salut et a
une vie paisible avec Dieu]. Et 1a encore, il faut savoir a quel moment le
faire...

Lisons les passages suivants : Jérémie 17 : 5 - 10 ; Matthieu 18 : 8-9 ;
Genése 35:2,4 ;Josué24:23;1Samuel 7:3; Jérémie 3:13 -15, 22;
Apocalypse 18 : 4 ; 2 Corinthiens 6 : 14-18 ; 1 Corinthiens 10 : 14 ; Joél
2:12 . Zacharie 1: 3 ; Malachie 3:7; Ezéchiel 14:6 ; Ezéchiel 18:20;
Ezéchiel 33:11,20; Osée 14 :2; Romains 4 : 20-21 ; Psaumes 86 :11 ;
Psaumes 119 :1 ; Proverbes 2 :20; Proverbes4:14; Proverbes9:6;
Proverbes 14 : 2 ; Ecclésiaste 12 : 1 ou Ecclésiaste 11 : 9.

[17]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

(10)- Un temps pour déchirer et un temps pour coudre. (V.7)

C’est le principe de la “’ 1a discipline ou de la tempérance”.
Il raméne a I'idée de la violence sur soi, de la maitrise de soi, de la

modération.

Dans la vie de tout homme, il arrive un temps ott nous devons faire
violence sur nous-mémes, nous discipliner : cela concerne notre corps,
notre esprit, nos gotts, nos appétits, nos passions... Nous devons savoir
de quelles personnes ou choses - a quel moment et comment s’abstenir
de certaines choses ou de certaines personnes...

En effet, chaque chose a son temps, et il y a un temps pour toute chose. Il
faut savoir alors combler ses besoins, satisfaire ses passions, ses gofits,
ses désirs - de méme que discipliner son corps et son esprit.

Et cela selon le temps, la maniere et la volonté de Dieu. Car « Tout est
permis, mais tout n’est pas utile ; tout est permis, mais tout n’édifie
pas » - 1 Corinthiens 10 : 23.

Cela est équivaut a dire, que tout désir ou passion, ou gotit, ou appétit ne
sont pas forcement utiles a satisfaire. C’est pourquoi nous sommes
appelés a discipliner notre corps, notre esprit selon les principes de Dieu,
sa volonté. Car n’oublions pas que notre corps et notre esprit
appartiennent a Dieu. Nous devons donc glorifier Dieu dans notre corps
et dans notre esprit. Nous devons chercher a plaire a Dieu que ce soit
dans notre maniere de penser, de manger, de boire, de nous vétir, de
nous comporter de parler et de traiter notre corps et notre esprit. C'est la
'idée du principe de la tempérance.

Il y a donc un temps ott nous devons penser a combler nos appétits, mais
il y a aussi un temps ot nous devons ne pas le faire. Pour certaines
choses, et a un certain moment on a besoin de discipline, d’abstinence.
Par contre pour d’autres choses non. Il est de notre devoir de savoir faire
la part des choses et ainsi pour y arriver a mieux le faire : c’est de nous
laisser guider et soumettre notre étre entier sous l'influence du Saint-
Esprit.

[18]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

En toute chose, le Seigneur attend de nous la modération, la simplicité, la
tempérance, la discipline, la sobriété.

Le manque de tempérance a toujours été nuisible pour notre santé, notre
vie et méme pour notre salut. Satan s’en sert de I'intempérance pour
controler et dominer la vie des gens intempérants, de méme que des
personnes qui ne savent pas discipliner leurs corps et leurs esprits...

Lisons les passages suivants : 1 Corinthiens 9 : 24-27 ; Matthieu11:12;
1 Thessaloniciens 5 : 22 ; Exode 20 : 7 ; Deutéronome 11 : 16 ; Matthieu
6:1;Luc12:15; Proverbes 3:5; Proverbes4:23 ;1 Corinthiens 10 :
31; 1Jean5:21; 1 Corinthiens 3:16-18; 1 Corinthiens 6 : 19-20 ;
Colossiens 3 : 23 ; Romains 8 : 14 ; 2 Corinthiens 1 : 12 ; Galates 5:16 -
17,24-25 ; Proverbes 23 :17,26; Ecclésiaste 5:9 ou 10 ; Proverbes 11 :
28 ; Proverbes 13 : 11 ; Proverbes 23 : 4.

11)- Un temps pour se taire ; et un temps pour parler. (V.7)

C’est le principe de la réaction. Comment réagissons-nous face a des
évenements : nous gardons le silence ou nous agissons.

L’expression “’se taire”’, désigne I'idée alors de savoir comment tenir sa
langue. Il y a une période dans la vie humaine ot il ne doit pas se
prononcer sur certains faits ; o il doit garder le silence face a des

choses ; ot il doit entreprendre ou gérer une affaire ou une situation
dans le silence, dans le secret loin des regards humains.

C’est aussi le temps du secret. Il y a des choses qu'’il faut cacher et révéler
a temps. En effet, un homme doit savoir garder aussi le secret ou le
silence. Tout n’est pas bon a dire, souvent.

Il y a des situations ot la meilleure maniere de répondre c’est le silence -
tout comme se peut étre attendre dans le silence, par exemple
l'intervention de Dieu.

La Bible nous conseille ceci : « il est bon d’attendre en silence le secours
de I’Eternel » (Lamentations 3 : 26).

[19]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

Au temps du silence, il faut y impliquer le cas de la patience. Oui, il est
bien d’étre patient dans la vie, surtout que la précipitation emporte les
impatients.

Dans cette période aussi, il faut comprendre la notion du fait que le
silence de Dieu a notre égard dans une situation est aussi une réponse de
Dieu.

Il est de notre intérét de savoir quand, comment, ou garder le silence :
c’est pourquoij, il faut le faire en se rassurant que c’est dans la volonté de
Dieu, a sa maniere et selon son temps.

L’expression “’ parler ” traduit le fait de se prononcer sur une situation ou
d’agir, ou soit ce peut-étre une réplique formulée. Elle peut étre verbale
ou gestuelle... Souvent il nous faut dire ce qu'on a a dire, il nous faut
réagir, il nous faut se prononcer. Mais surtout selon le temps, la maniere
et la volonté de Dieu. Car il est bien de parler, mais il y a une maniere de
réagir, et il faut le faire au bon moment et surtout selon la volonté de
Dieu.

Ce principe de la réaction renvoie a la maitrise de soi en toute chose et
en tout temps. Cest 1a une attitude que I'on doit savoir appliquer a
chaque situation ou évenement de sa vie.

Notons que “parler” ou “’garder le silence”” sont tous deux des répliques,
des modes de réaction face a une situation donnée.

Entre la période ou il faut réagir ou pas, il nous faut éviter les murmures.
Lisons les passages suivants : Matthieu 12 : 37-38 ; Esaie 30 :15; Exode
14 :14 ; Psaumes 37 : 7 ; Philippiens 2:14; 1 Pierre4:9; 1Jude1:16;

Corinthiens 10 : 10 ; Proverbes 12 :18; Proverbes 17 : 20 ; Proverbes
21:23; Proverbes 28 : 23 ; Proverbes 30 : 32-33 .

12)- Un temps pour aimer et un temps pour hair. (V.8)

C’est le principe des sentiments. L’homme a en lui une capacité

[20]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

affective, émotionnelle, sentimentale tres dense : il peut aimer comme
détester.

I arrive un moment ott nous sommes animés d’un amour pour une
chose ou une personne fortement ou faiblement. Tout comme, il peut
hair fortement comme faiblement.

Il n’est pas mauvais d’aimer, mais cela dépend de ce que nous aimons,
qui nous aimons, comment nous aimons.

Le mot “hair” a un sens péjoratif en général. Nous sommes appelés a
hair le péché sous toutes ses formes et ses manifestations.

Par contre, nous ne sommes pas appelés a hair une créature de Dieu [...]
Notre amour doit se porter sur Dieu d’abord, puis les choses célestes et
notre prochain, enfin sur nous-mémes. Loin de la pensée mondaine qui
soutient que la charité bien ordonnée commence par soi-méme ; pour
Dieu, selon ses principes, la charité bien ordonnée commence par autrui.
Oui, Jésus, le Fils Unique de Dieu en a été 'exemple : il a été donné pour
le salut de 'humanité. C’est le Christ qui a été le premier a nous offrir sa
vie a la croix pour notre rédemption. Il est méme écrit ceci : « Il y a plus
de bonheur a donner qu’a recevoir ». (Actes 20 : 35).

En ce qui concerne les relations amoureuses, Dieu qui est celui qui a
instauré cela en a donné aussi des restrictions au sujet des mariages
interdits. Il nous demande aussi de lui consulter avant de s’engager
dans un quelconque amour. Il nous défend de se lancer dans un amour
qui risque de nous ruiner. Que rien en relation amoureuse ne se fasse par
pitié, mais plutdt par pur amour....

Souvent, il peut arriver que nous finissons par hair une personne ou une
chose qu’on aimait, ou qu’on aime - et cela vice-versa. Entre aimer et le
hair, souvent se glisse la déception, le découragement, 1’affaiblissement
de I'amour.

Nonobstant, il faut s’aimer aussi soi-méme. Et s’aimer soi-méme, c’est

[21]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

vivre de maniére a ne pas se détruire soi-méme, ou a se ruiner, ou a
égarer son ame. Celui qui s’aime réellement pensera a son salut. Sous un
autre angle, également, Il est bien d’aimer aussi son activité, son travail
surtout quand elle est 1égale.

L’homme est appelé a hair les ceuvres de la chair. Dans ce sens du terme,
il en ressort le renoncement a nos mauvaises habitudes et voies au profit
de I'’embrassement des principes de Dieu et de sa voie.

Que ce soit le temps o1 nous aimons, ot nous sommes attachés a une
chose ou une personne, il nous faut le faire en considérant la volont¢, le
temps, et la manieére de Dieu.

Lisons les passages suivants : Psaumes 97 : 10 ; Amos 5 : 15 ; Lévitique
19 : 15 ; Matthieu 5:44-48 ; Jean15:13; Romains 12:10; Jude1:21;
Romains 13 : 10 ; Matthieu 22 : 37-38 ; 1 Thessaloniciens4:9; 1
Timothée 6 : 10 ; Hébreux 6 : 10; Hébreux13:1; Hébreux13:5;
Jacques 4:4; Esaie30:1; 1Jean3:17;1Jean4:3;2Jean1:6.

13)- Un temps pour la guerre, et un temps pour la paix. (V.8)

C’est le principe “des luttes et de la quiétude “. En effet, la vie de
I’homme est parsemée de stabilité et d"instabilité.

Il y a une période ou nous sommes dans la quiétude. La tout va bien.
C’est le temps de I'insouciance, ou tout est paisible. Ou tout semble aller
pour le mieux. C’est I'absence de tout ce qui est lutte de la vie
quotidienne. C’est entre griffes le moment du repos. C’est le moment ot
nous soufflons un peu. C’est le moment ot nous relaxons un peu. Cest
le moment ot1 nous croisons les bras parce que tout va bien et semble
rouler sur de bonnes roulettes.

La encore, il faut se rassurer si ce moment de quiétude est réaliste et
certaine. Car il peut arriver ou nous pensons que nous sommes en paix et
pourtant en réalité ce n’est pas le cas.

[22]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

Il y a au lieu d’examiner ce moment minutieusement afin de ne pas étre
victime de surprises désagréables. C’est pourquoij, il faut passer ce
moment avec Dieu dans sa volonté, sa maniere et son temps.

Il y a des moments aussi ou nous sommes face a des situations qui
doivent nous conduire a des batailles, a des luttes qui peuvent étre sur le
plan militaire, économique, sociale, mentale, morale, spirituelle. Car le
monde dans lequel nous vivons est dans une certaine précarité...

Lisons les passages suivants : Galates 5:22; 2 Corinthiens 13 :11;

Jean 14 :27; Jean 16 : 33 ; Romains 5:1; Romains 8 :6; Romains 12:
18; Romains 14:17,19; Ephésiens 4 : 3 ; Philippiens 4:7; Ephésiens
6:11-13; 1 Thessaloniciens 5:1-3; 2 Timothée 2:22; Hébreux12:

14 ; Jérémie 4 : 10 ; Jérémie 8 : 11,15 ; Jérémie 23:17; Jérémie 28:9 ;
Jérémie 29 : 11 ; Actes 14 : 22 ; Actes 20: 23 ; 1 Thessaloniciens 3: 3,4 ;
2 Thessaloniciens 1:4; Jacques4:1.

CONCLUSION PARTIELLE

Jusqu’ici nous avons essayé de comprendre quelques principes de la vie
humaine sur terre. Ces principes sont liés a nos attitudes, a nos actes, et
surtout aux évenements et des étapes en général qui surviennent dans la
vie de chaque étre humain. En effet, il y a un temps pour chaque
principe, et un temps pour chaque élément d’un principe.

A travers, I”etude sur le passage d’Ecclésiaste 3 ; 1-8, nous devons retenir
cect :

- Le hasard n’existe pas.

- La vie humaine, elle-méme inscrite dans le temps obéit a ces principes
du temps.

- Ces principes font partie intégrante du quotidien de '’homme. Ils se
manifestent a des périodes différentes, sous des formes différentes et

[23]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

dans des conditions différentes selon le mode de vie de I'individu, la
personnalité et les réalités de chaque vie individuelle.

- Ces principes ne s’appliquent pas collectivement, mais
individuellement dans chaque vie humaine.

- Cette répartition du temps a une influence sur l'existence et la vie de
I"homme.

- Si nous comprenons mieux ce systéme de principe, il nous sera facile de
progresser dans la compréhension de notre propre vie individuellement.
Chaque événement qui surgit dans notre propre vie tient forcément une
place dans les principes de la vie que nous avons découvert dans le livre
d’Ecclésiaste 3 : 1 - 8.

- C’est a la lumiere de ces principes que nous devons tenter de
comprendre notre vie. Et ainsi, cela nous aidera a avoir une vie bien
orientée. Mais pour y arriver, il faut reconnaitre la souveraineté et la
suprématie de Dieu, notre Créateur. C'est pourquoi nous sommes
appelés a gérer, traverser, et affronter les évenements, les tournures, les
incidents au cours de notre existence terrestre en recherchant la face de
Dieu. Comme il est dit : « Ayez recours a I’Eternel et a son appui,
Cherchez continuellement sa face. » - 1 Chroniques 16 : 11.

- Dans notre contexte ici, Passer I'un des principes selon le temps de
Dieu signifie ” au moment opportun “ - la volonté de Dieu traduit “’ la
décision, la volonté, la vision, la pensée de Dieu - la maniere de Dieu
indique les procédures, les méthodes pronées par les principes de la
Sainte Bible.

IT - COMPRENDRE LE CALENDRIER DIVIN...

Comme nous l'avons dit, le Temps n’a jamais été un probleme pour
Dieu : Il est I’Auteur et le gestionnaire du temps. L’existence de I'homme

[24]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

est inscrite dans un temps, c’est pourquoi Dieu est le seul a étre capable
de nous donner la possibilité de vivre éternellement comme lui.

Celui qui demeure dans le calendrier divin, doit comprendre ces points
suivants :

1 - (Ecclésiaste 3 : 1).Un temps pour Tout, Et un temps pour toute chose

L’existence du monde n’est pas le fruit du hasard. La vie humaine n’est
pas un hasard. Rien donc ne doit se faire au hasard. Rien ne se fait en
dehors du temps. Chaque seconde, chaque minute, chaque heure est
destiné a quelque chose : Il y va donc de notre intérét de rendre utile le
temps que nous disposons.

Prenons cet exemple tiré des paroles du psalmiste : « Tous ces animaux
esperent en toi, pour que tu leur donnes la nourriture en son temps. » -
Psaumes 104 : 27.

Dieu nous appelle a étre de bons économes du temps qu’il nous donne
pendant notre existence. Notre temps doit servi au bien du service de
Dieu, de notre prochain et ensuite a notre bien. Chaque temps est
précieux. C’est pourquoi nous devons savoir mieux planifier, gérer,
organiser notre temps de telle sorte a faire de notre temps une utilité.

Chaque jour, nous devons savoir a quoi consacrer notre temps dans le
but de glorifier Dieu ; ou au profit de notre bien-étre et développement
personnel ; ou encore au service d’autrui pour son bonheur.

Chaque homme rendra compte a Dieu du temps et des occasions qu’il
nous a confiés. Car devant Dieu, nous sommes responsables devant lui
de leur bon usage.

2 - (Ecclésiaste 3 : 11) : Il fait toute chose bonne en son temps ; méme il

a mis dans leur coeur la pensée de 1’éternité bien que ’homme ne

puisse pas saisi I’ceuvre que Dieu fait, du commencement jusqu’a la

fin.

[25]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

Certains ont tendance a dire que le “Temps est un autre nom de Dieu”.
En réalité, Dieu se sert trés bien du temps et il agi toujours au bon
moment, a la meilleure circonstance, a ’'occasion propice. En un mot, au
moment opportun. Oui, Dieu n’agit pas parce qu’il faut agir.

Non, bien étant I'auteur et le maitre du temps - celui qui a le pouvoir de
changer les temps et les saisons - le Seigneur fait bon usage du temps
dans ses interventions : il n’est ni en retard, ni lent, ni avancé.

Au contraire, il se manifeste dans chaque vie au moment opportun. Car
"Eternel Dieu ne fait rien au hasard. D’ailleurs le hasard n’existe pas
chez Dieu. Le Seigneur planifie méme ses interventions, ses ceuvres. Par
exemple, Dieu lui-méme dit : « Au temps que j’aurai fixé, je jugerai avec
droiture » - Psaumes 75 : 3.

Souvent, des évenements nous arrivent et nous nous posons la question :
étais-ce le moment favorable pour que Dieu permette une telle chose, ou
qu’il agisse de tel sorte. La bible, nous réponds ainsi : Certes nous ne
comprenons pas toujours la raison et le moment choisi par Dieu pour
qu'une telle chose nous arrive ou pour que Dieu permette une telle
chose ; mais il est de notre devoir que Dieu agit ou intervient en vue de
notre bien et par-dessus-tout pour notre salut.

3 - (Ecclésiaste 3 :14) : ... Tout ce que Dieu fait durera toujours, qu’il v

arien a vy ajouter et rien a en retrancher, et que Dieu agit afin qu’on le
craigne.

Dieu étant omniscient, omnipotent, omniprésent - sage a 1'infini, il ne se
trompe jamais. Ses calculs ne peuvent jamais s’avérer faux. Dans son
amour, il est toujours bon et miséricordieux envers nous. Il ne nous veut
aucun mal. Au contraire, dans sa compassion, il se sert de notre mal pour
nous faire du bien - bien qu’il ne soit pas 'auteur de notre mal.

Et tout ce que Dieu fait est bon.

Une question nous est posée dans le passage suivant : « Regarde I’cenuvre

[26]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

de Dieu : qui pourra redresser ce qu’il a courbé ? » - Ecclésiaste 7 : 13 .

Dieu n’est-il pas I’étre parfait a I'infini ? N’est-il pas I'étre éternel ? N'est-
il pas I’étre sage a 'absolu ? N’est-il pas infiniment saint et juste ? N’est-il
pas le Dieu miséricordieux et compatissant ? N’est-il pas l'étre qui ne
trompe jamais ? Y a-t-il une personne qui peut contredire Dieu ? Y a-t-il
une personne qui peut condamner ou juger Dieu ?

Dieu nous interroge encore : « Qui est celui qui obscurcit mes desseins
par des discours sans intelligence ? » - Job 38 : 2.

Et a chacun de nous, il pose cette question individuellement : « Est-ce
que tu voudrais anéantir ma justice ? Me condamner pour te justifier ? »
- Job 40 : 3 (Version Ostervald).

Pour comprendre notre vie, le sens des évenements qui se déroulent
dans notre vie : Il faut toujours garder a I'esprit que Dieu ne fait jamais

d’erreur.

4 - (Ecclésiaste 7 : 8) : La fin d’une chose vaut mieux que son

commencement.

En effet, une chose est de commencer une chose. Et une autre chose est
de I’achever. Imaginons-nous que Dieu n’achéve pas son plan de
rédemption de la race humaine ! Serons-nous sauvés ?

Ou encore, Imaginons que Jésus-Christ étant venu sur la terre, mais a
I'heure de son sacrifice décida de ne pas mourir pour les hommes ! Sa
mission messianique aurait-elle eu de la valeur ou aurait-elle été
suffisante pour le rachat de '’humanité ? Quelle est I'utilité d"une
initiative ou d'une activité, si elle n’est pas achevée !

C’est donc a juste titre que dans le calendrier divin : la fin d"une chose
vaut mieux que son commencement. Bien que cela n’exclut pas
évidemment I'importance et la raison d’étre d"un début.

Puisque pour qu'il y ait une fin, il faut qu’il y a un début. Tout comme
tout début a une fin - de méme toute fin a connu un début.

[27]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

Cependant, nous sommes interpellés a ne pas nous apitoyer, nous
lamenter sur le début d"un évenement - mais d’avoir nos regards fixés
sur sa fin. Tel est la regle chez Dieu. Il tient compte de la fin surtout sans
toutefois négliger le début, ni le déroulement.

« Puisqu’il est réservé a I’'homme de mourir une seule fois et apres quoi
vient le jugement » (Hébreux 9 : 27), c’est pourquoi il ne nous sera pas
demandé qui a été chrétien - mais plutdt qui est resté chrétien
(véritablement) jusqu’a la fin de sa vie.

Nous comprenons des lors, quand Jésus disait : « Mais celui qui
persévéra jusqu’a la fin sera sauvé » (Matthieu 24 : 13). Et Dieu s’adresse
a nous en parlant des projets qu’il a pour nous : « Car je connais les
projets que j'ai formés sur vous, dit I'Eternel, projets de paix et non de
malheur, afin de vous donner un avenir et de I’espérance. »(Jérémie 29 :
11).

Si nous comprenons donc cette vérité, selon laquelle la fin d"une chose
vaut mieux que son commencement, nous veillerons sur nos pas, nos
actes, et notre vie entiére - dans la crainte de Dieu et dans la foi et la
grace du Seigneur Jésus jusqu’a la fin de notre vie. Nous aurons nos
regards fixés sur le Christ et attendre son avénement en nous préparant.
Du coup, nous ne nous laisserons pas abattre par notre passé, mais au
contraire, nous allons plonger nos regards et notre confiance en Jésus-
Christ, qui détient le début et la fin de toute vie et de toute existence.

CONCLUSION PARTIELLE

Dieu dans son immensité et dans 'infini de sa sagesse a fixé un temps
pour toute chose. Par exemple, le soleil, la lune, et les étoiles savent a
quel moment paraitre et disparaitre - et cela a chacun selon le temps que
Dieu leur a fixé.

Dans sa gestion du temps, bien étant maitre et auteur du temps, et
détenant le pouvoir de changer les temps et les circonstances ; sachons

[28]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

une chose : Dieu fait usage du temps selon sa sagesse en tenant compte
de sa miséricorde, de sa puissance, de sa justice, de sa compassion, de
son amour, de sa gloire, de sa sainteté, de sa grace etc.

I ne se trahit jamais, ni se contredit. Le Seigneur ne foule pas aux pieds
ces propres principes, ni ses lois qu’il s’est fixé, ni encore méme les
choses qu’il a établi.

Il nous sera avantageux de chercher a comprendre les aspects du
calendrier divin, et surtout de chercher a demeurer dans le systeme du
calendrier de Dieu.

Le calendrier de Dieu s’accomplit toujours avec sa volonté. Et sa volonté
est toujours en conformité avec les écrits de la bible.

ITII - EXPLORONS QUELQUES EVENEMENTS ACCOMPLIS SELON
LE CALENDRIER DIVIN TIRE DU RECIT BIBLIQUE ...

* « Lorsque le temps ou il devait étre enlevé du monde approcha, Jésus
prit la résolution de se rendre a Jérusalem. » (Luc 9 : 51).

Jésus dans sa marche selon la volonté de Dieu, restait dans
"accomplissement du calendrier divin. C’est pourquoi, lorsque le temps
de mourir pour les hommes était proche, il prit une résolution relative a
I"accomplissement de sa mort - il se rendit a Jérusalem ot il devait subir
le calvaire jusqu’a sa mort sur la croix.

Marcher selon le calendrier divin, ¢’est marcher selon la volonté de
Dieu au moment opportun pour une cause précise. C’est ne pas se laisser
distraire. C'est d"avoir le cceur disposé a la volonté de Dieu, les oreilles
attentives a la voix de Dieu, c’est se mettre dans des conditions afin de
rentrer dans le plan de Dieu, c’est rechercher a étre conforme au plan de
Dieu afin que Dieu puisse agir ou nous utiliser au moment opportun.
Pour accomplir donc la volonté de Dieu qui était de sauver I'’humanité,
quand le temps y était arrivé, le Seigneur prit la résolution de se mettre
dans l'esprit de 'accomplissement de la promesse de Dieu en se rendant
a Jérusalem.

[29]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

Et une chose, et cela bien en sachant qu’il partait pour mourir pour les
hommes. Il était donc nécessaire pour Jésus de s’y rendre. C’était le
moment favorable, opportun voulu par Dieu dans I'accomplissement de
la prophétie.

I est bon de savoir que méme Jésus est mort pour nous au moment
opportun. Comme nous le confirme ce passage : « Car, lorsque nous
étions encore sans force, Christ, au moment marqué, est mort pour les
impies. » - Romains 5 : 6.

* « Sara devint enceinte, et elle enfanta un fils a Abraham dans sa
vieillesse, au temps fixé dont Dieu lui avait parlé. » - Genése 21 : 3.

Abraham était agé de 75 ans, lorsque Dieu lui fit la promesse de faire de
lui un pere (Genése 12 : 1 -5). Et surtout une promesse pas comme les
autres : 7’ Je ferai de toi une grande nation, et je te bénirai, je rendrai ton nom
grand, et tu seras une source de bénédiction”. Au moment ou Dieu faisait
cette promesse a Abraham, ce dernier n’avait pas encore d’enfant.

Le temps passa. Des événements se sont produits. Abraham méme eut a
vouloir accompli cette promesse a sa guise et a son temps a tel point qu’il
alla avec Agar sa servante et eut un fils, Ismaél, 11 ans apres qu’il eut
recu la promesse de la part. Mais la, I'acte d” Abraham ne s’inscrivait pas
dans le plan de la promesse. (Genése 16 : 1-4, 15-16).

Par contre, ce ftt 25 ans plus tard que Dieu accomplit sa promesse. A
cette époque, Sara agée de 90 ans devint mere pour la premiere fois -
Abraham agé de 100 ans devint pere - et I'enfant qui naquit fit I'enfant
de la promesse, 'enfant légitime (Isaac). C’est cette naissance qui était
conforme au calendrier divin.

Dieu seul savait pouvait Sara était stérile et qu'a 90 ans, elle puisse
enfanter. De méme que seul Dieu sait pourquoi, c’est 25 ans plus tard
qu’il accomplit sa promesse envers Abraham.

La naissance d’'Isaac n’a pas été donc le fruit d'un hasard. Il s"inscrivit
dans I'accomplissement du calendrier divin.

[30]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

Et cela joue un grand role dans la marche de I'accomplissement du grand
plan de la Rédemption que Dieu avait envisagé et engagé depuis Genése
3:15.

* L’Histoire du peuple d’Israél : leur délivrance et leur errance dans le
désert.

« Et I'’Eternel dit a Abram : Sache que tes descendants seront étrangers
dans un pays qui ne sera point a eux ; ils y seront asservis, et on les
opprimera pendant quatre cents ans. Mais je jugerai la nation a laquelle
ils seront asservis, et ils sortiront ensuite avec de grandes richesses. Toi
tu iras en paix vers tes peéres, tu seras enterré apres une heureuse
vieillesse. A la quatriéme génération, ils reviendront ici ; car l'iniquité
des Amoréens n’est pas encore a son comble. » - Genese 15 : 13-16.

Cette prophétie s’est effectivement accomplie en respectant son contenu
et les temps fixés. Seul Dieu savait pourquoi 400 ans étaient nécessaires
pour que (1) Israé€l soit en esclavage, (2) puis apres exercer son jugement
sur I'Egypte, (3) pour enrichir le peuple oppressé. (4) Et ensuite donner a
son peuple la terre promise selon la promesse faite a Abraham.

Pendant les 400 ans de servitude, certainement que le peuple d’Israél
souffrait, se lamentait, mais Dieu jugea bon de les délivrer au temps qu’il
avait fixé.

Suivons '’homme de Dieu, Etienne, dans le livre des Actes des Apotres :
« Dieu parla ainsi [a 'endroit d"Abraham] : (v.6) Sa postérité séjournera
dans un pays étranger; on la réduira en servitude et on la maltraitera
pendant quatre cents ans. (v.7) Mais la nation a laquelle ils auront été
asservis, c’est moi qui la jugerai, dit Dieu. Apres cela, ils sortiront, et ils
me serviront dans ce lieu-ci... (v.17) Le temps approchait ou devait
s’accomplir la promesse que Dieu avait faite a Abraham, et le peuple
s’accrut et se multiplia en Egypte... (v.20) A cette époque, naquit, Moise,
qui était beau aux yeux de Dieu... [Dieu s’adressant a Moise] (v.34) J'ai
vu la souffrance de mon peuple qui est en Egypte, j'ai entendu ses

[31]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

gémissements, et je suis descendu pour le délivrer. Maintenant, va, je
t'enverrai en Egypte... (v.36) C’est lui [Moise] qui les fit sortir d’Egypte,
en opérant des prodiges et des miracles au pays d’Egypte, au sein de la
mer Rouge, et au désert, pendant quarante ans. » Actes, chapitre 6.

Dieu veillait a I'accomplissement de sa promesse. C’'est pourquoi quand
le temps approcha, il permit la naissance de Moise - il le choisit pour
délivrer le peuple d'Israél de leur servitude en Egypte, dans le cadre de
son alliance avec Abraham.

La naissance de Moise n’a donc pas été un hasard. Les années passaient
mais Dieu aussi fidelement suivait et gérait avec soin les événements
jusqu’a la date qu’il s’était fixé en jugeant bon et nécessaire
d’intervenir... La délivrance d’Israél s'inscrivait dans le calendrier divin
et Dieu veillait a I'accomplir.

De méme que les 40 ans passés dans le désert par le peuple d'Israél
s’'inscrivait dans le calendrier de Dieu. Rien ne se faisait au hasard. Dieu
agissait au moment opportun et toujours dans 1'optique d"un avenir
meilleur pour son peuple qu’il s’était choisi.

Quand Dieu a sa main dans notre vie et que nous acceptons de nous

soumettre a son calendrier divin, nous sommes donc appelés a nous
conformer a certaines attitudes :

IV - ATTITUDES A ADOPTER POUR DEMEURER ET SE
CONFORMER AU CALENDRIER DIVIN

1 - Apprendre a patienter et vivre dans la patience

Que celui qui veut marcher selon le calendrier de Dieu ou encore le plan
de Dieu ; c’est-a-dire, selon sa volonté, ses principes, ses voies, et son
temps - il doit apprendre a vivre dans la patience. Car sans la patience,
nous nous effagons ou quittons du calendrier de Dieu.

Le manque de patience est nuisible. Beaucoup de personnes se sont

[32]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

précipités sur des voies tortueuses et désastreuses, faute de patience.

« Mes freres, regardez comme sujet de gloire complete les diverses
épreuves auxquelles vous pouvez étre exposés. Sachant que l'épreuve de
votre foi produit la patience. Mais il faut que la patience accomplisse
parfaitement son ceuvre, afin que vous soyez parfais et accomplis sans
faillir en rien. » - Jacques 1 : 2-4. La patience nous maintient donc dans
la grace de Dieu, le plan de Dieu, le calendrier de Dieu et permet a Dieu
d’agir en notre faveur.

« Soyez donc patients, fréres jusqu’a I'avénement du Seigneur. Voici le
laboureur attends le précieux fruit de la terre, prenant patience a son
égard, jusqu’a ce qu’il ait recu les pluies de la premiére et de I’arriére-
saison. Vous aussi, soyez patients, affermissez vos cceurs, car
I'avénement du Seigneur est proche. » - Jacques 5 : 7-8. La patience nous
permet de nous maintenir dans la promesse du salut en Christ.

« Voici nous disons bienheureux ceux qui ont souffert patiemment. Vous
avez entendu parler de la patience de Job, et vous avez vu la fin que le
Seigneur lui accorda, car le Seigneur est plein de miséricorde et de
compassion. » - Jacques 5 : 11. Dieu récompense toujours ceux qui
patientent, ceux qui savent attendre le secours ou l'intervention de Dieu
en leur faveur en mettant leur confiance et leur foi en lui.

C’est pourquoi, il est dit : « Réjouissez-vous en espérance. Soyez patients
dans l'affliction. Persévérez dans la priére. » - Romains 12 : 12.

2 - Mettre et garder sa confiance en Dieu en toute chose, avoir foi.

C’est la que prends le sens d'Hébreux 11 : 1 qui dit : « Or la foi est une
ferme assurance des choses qu’on espére et une démonstration de celles
qu’on ne voit pas. » En effet, sachant que I’homme ne peut pas saisir du
commencement a la fin I'ceuvre de Dieu - pour demeurer dans le
calendrier de Dieu, il nous faut avoir la foi en Dieu en toute chose.

[33]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

D’ailleurs, il est écrit : « Or sans la foi, il est impossible de lui étre
agréable ; car il faut que celui qui s’approche de Dieu croie que Dieu
existe, et qu’il est le rémunérateur de ceux qui le cherchent. » - Hébreux
11:6.

Jésus nous exhorte également en ces paroles : « Que votre caeur ne se
trouble point. Croyez en Dieu et croyez en moi. » - Jean 14 : 1.

Il nous est facile de rester dans 'esprit du calendrier divin si nous nous
maintenons dans les flammes de la foi. Car le plan de Dieu pour notre
vie inscrit dans son calendrier ne s’accomplit en notre faveur que lorsque
nous croyons. « Et mon juste vivra par la foi » (Hébreux 10 : 38) dit le
Seigneur.

C’est la foi ou la confiance que nous plagons en Dieu qui lui permet de se
manifester dans notre vie. Comme il est écrit : « Recommande ton sort a
I'Eternel, Mets en lui ta confiance et il agira. » - Psaumes 37 : 5.

Tous ceux qui placeront véritablement leur confiance en Dieu en toute
chose, en tout temps, et en toutes circonstances, ils pourront proclamer
cette parole de leur bouche : « Voici, Dieu est ma délivrance, je serai
plein de confiance, et je ne craindrai rien ; Car I’Eternel, I'Eternel est ma
force et le sujet de mes louanges ; c’est lui qui m’a sauvé. » - Esaie 12 : 2.

L’espoir ou la foi ou la confiance en Dieu ne trahit jamais ! Oui, jamais
et jamais ! Ecoutons ceci : « En ce jour I’on dira : Voici c’est notre Dieu,
en qui nous avons mis notre confiance, Et c’est lui qui nous sauve ; c’est
I’Eternel, en qui nous avons confiance; Soyons dans ’allégresse, et
réjouissons-nous de son Salut. » - Esaie 25 : 9.

Sans toutefois, ne pas oublier que « Car ainsi parlé le Seigneur, I’Eternel,
le Saint d’Israél : C’est dans la tranquillité et le repos que sera votre
salut, C’est dans le calme et la confiance que sera votre force. » - Esaie
30:15.

Prenons le cas de Daniel, dans la fosse aux lions, parce qu’il eut

[34]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

confiance en son Dieu, il recut le secours de Dieu. Dieu se manifesta dans
sa vie (Lire 'histoire dans Daniel 6). Daniel s’était inscrit dans le
calendrier de Dieu, par son attachement et sa relation avec Dieu.

3 - Attendre l'intervention de Dieu dans le silence et sans murmures.

« Il est bon d’attendre en silence le secours de I'Eternel. » - Lamentations
3 :26. Le manque de silence est souvent un obstacle a la manifestation
divine. C'est pourquoi, lorsque les enfants d’Israél étaient poursuivis
par I'armée égyptienne, et face a la mer Rouge, Dieu leur fit cette
recommandation : « L’Eternel combattra pour vous, et vous, gardez le
silence. » - Esaie 14 : 14.

Le Psalmiste aussi nous rappelle ce conseil : « Garde le silence devant
I’Eternel, et espére en lui. » Psaumes 37 : 7.

La Bible aussi nous recommande de faire toutes choses sans murmures
(Philippiens 2 : 14). Les murmures et le manque de silence (les plaintes
contre Dieu comme s’il avait mal agi) sont des insultes, un manque de
respect, considération et de confiance a I'égard de Dieu. Et Cela attire le
mécontentement de Dieu.

4 - Accepter la volonté de Dieu et prendre la vie du bon coté.

Le plus grand danger, c’est le fait de ne pas vouloir accepter la volonté
de Dieu. Et cela nous conduit a I'entétement, nous rendant la vie
malheureuse et difficile et ensuite nous conduit a I'égarement, a la
perdition.

Certes, ce peut-étre douloureux en I'acceptant, mais sachons qu’il y va
de notre intérét d’accepter la volonté de Dieu. Ne perdons pas de vue
que la volonté de Dieu s’accomplit toujours avec le calendrier de Dieu -
et que sa volonté est toujours la bonne et la meilleure en toute chose et a
tout moment.

[35]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

Que celui qui veut donc demeurer dans le calendrier divin, apprenne a
se contenter de ce qu’il a. La Bible nous donne un conseil a ce sujet. « Ne
vous livrez pas a I'amour de 'argent ; contentez-vous de ce que vous
avez ; car Dieu lui-méme a dit : Je ne te délaisserai point, et je ne
t'abandonnerai point. » - Hébreux 13 : 5.

Nous devons certainement prendre 'exemple de I'apotre Paul dans le
livre de Philippiens 4 : 12 : « Je sais vivre dans I'humiliation, et je sais
vivre dans I'abondance. En tout et partout j’ai appris a étre rassasié et a
avoir faim, a étre dans 'abondance et a étre dans la disette. »

Le Diable nous incite a quitter le calendrier de Dieu - crée en nous le
découragement ou de la rébellion - endurcit notre cceur - nous tient
captifs par des passions viles - détournent nos regards de Dieu Lorsque
nous ne savons pas nous contenter de ce que nous avons, des bienfaits
de Dieu dans notre vie ou du plan que Dieu a tracé pour nous.

CONCLUSION

Nous devons comprendre que le terme « DANS LE CALENDRIER
DIVIN » est une expression pour dire le plan, la maniére, le temps, et la
volonté de Dieu. Tout comme, Tantot il peut s’agit du plan ou de la
maniere, ou du temps, ou de la volonté de Dieu.

Retenons qu’en agissant dans le temps, le temps s’accorde toujours avec
sa volonté, sa maniere et le plan qu’il a tracé : c’est le sens de
I"accomplissement du calendrier divin.

Dépendre de Dieu dans le sens large de I'expression, c’est accepter de
soumettre a son plan, sa volonté dans notre vie en le laissant agir selon
son temps et sa maniere : c’est la aussi le sens de vivre selon le calendrier
divin.

Au terme de cet enseignement, il serait bon aussi a savoir ces choses
suivantes :

[36]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

- La date de la fin du monde est déja fixé par Dieu (voir Daniel 8:19;
11: 27, 35) ; tout comme le temps de son jugement (voir Psaumes 75 : 2).

- Méme le Diable attend toujours a un moment favorable pour nous
tenter, comme ce fut le cas avec Jésus (voir Luc 4 : 13).

- Quand nous prions, Dieu nous exauce toujours au moment favorable
(voir 2 Corinthiens 6 : 2 ; Psaumes 69 : 13 ; Psaumes 23 : 6).

- Que celui qui seme sache qu’il récoltera au moment convenable - Tout
comme la bénédiction de Dieu vient toujours au moment convenable
(voir Galates 6:9).

- Dieu éléve toujours au temps convenable ceux qui s’humilient sous sa
puissante main (voir 1 Pierre 5 : 6).

- Méme les démons sont conscients qu’il y a un temps qui a été fixé pour
leur sort, méme s’ils ne savent ni le jour, ni I'heure exactement (Matthieu
8:29).

- Nous risquons ou courons la perte de notre vie ou de nos activités ou
biens, lorsque nous manquons le temps que nous donne Dieu pour nous
notre bien et salut (voir Luc 19 : 44).

R e R R R o A o A R e

Appel :

Nous devons rechercher la volonté de Dieu en toute chose et en tout -
consulter Dieu et tenir compte de ses principes en toute chose, en tout
temps et en toute circonstance.

Priere :

Que le Seigneur nous rends humbles, patients ! Qu’il affermisse notre foi et
notre confiance en lui ! QU'il soit le berger de notre 4me, de notre esprit, de
notre corps et de notre vie toute entiere, dans le précieux nom de Jésus-
Christ, Amen !

[37]



Regard vers le Royaume des Cieux Enseignement N°2017-08

[38]



